

ر. تعصيد دودي الباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة

# لَمۡحَاتُ عِلْمِیّـــُّةُ وَقُطُوفَ قَفْسِیرِیّةُ تَفْسِیرِیّةُ

د. محمد دودح

الباحث العلمي بالهيئة العالمية للإعجاز العلمي في القرآن والسنة برابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة



الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله

# المُقَدِّمَة

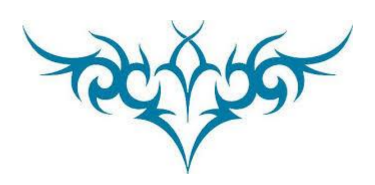
لا خلاف في المنهج بين مفسري اليوم للآيات الكونية ومفسري الأمس؛ سوى تَجَلِّي بعض خفايا الخليقة بعد اكتشاف المنظار والمجهر وتطور وسائل الرصد، لتسطع البينة على أن هذا القرآن هو الحق، ولو كان مُفَسِّري الأمس مُعَاصِرِين لَسَارَعُوا إلى تفسير الآيات الكونية بالحقائق العلمية، فقد فاضت كتبهم ومن سار على دربهم بوجوه من الإعجاز في القرآن الكريم.

قَالَ الْفَخر الرازي: ""كَانَ عمر بن الحسام يقْرَأ كتاب المجسطي على عمر الْأَبْهَرِيّ فَقَالَ لَهما بعض الْفُقَهَاء يَوْمًا: مَا الَّذِي تقرأونه؟ فَقَالَ الْأَبْهَرِيّ أفسر قَوْله تَعَالَى {أفلم ينْظرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقهم كيفَ بنيناها} فَأنا أفسر كَيْفيَّة بنائها، وَلَقَد صدق الْأَبْهَرِيّ فِيمَا قَالَ؛ فَإِن كل من كَانَ أكثر توغلا فِي بحار الْمَخْلُوقَات كَانَ أكثر علمًا بِجلَال الله تَعَالَى وعظمته"، والمجسطي هذا كتاب قديم في الفلك والرياضيات ألفه بطليموس حوالي عام ١٤٨م في الاسكندرية، وترجمه إلى العربية حنين بن إسحاق العبادي في عهد المأمون حوالي عام ٢٧٨م، فما بالك بالمجلدات اليوم المزدانة بمفاخر الكشوف ومآثر العلوم!.

وتأتي الملامح العلمية بعفوية وتلطف لا يلفت عن غرض الإيمان، ولا مجال لاستنباط وجه علمي بمعزل عن تفهم بديع أساليب البيان، والخشية من تغير الحقائق العلمية مع الزمن حرص محمود؛ لكن الحقائق ثوابت لا تتغير مع الزمن كظلمة البحر العميق، والقول بأن الاجتهاد قد يصيب وقد يخيب صحيح؛ ولكن حرص المتضلعين بعلوم اللغة والشريعة والطبيعة كفيل بالتصويب.

والتفسير بالعلوم يُوضِح ما انتظرته الأيام ليتجلى ويسطع ويتحقق وعد جازم: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا فِكُرِّ لِلْعَالَمِينَ. وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ ابَعْدَ حِينٍ ﴾ ص: ٧٨و ٨٨، ﴿سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُ أَوَلَمْ يَكْفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَهِيدٌ ﴾ ١ عفصلت: ٥٥، ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٧٧ النمل: ٩٣، ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٧٧ النمل: ٩٣، ﴿وَقُلِ الْحَمْدُ لِلّهِ سَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ ٧٤ النمل: ٩٣، ﴿وَكَلِلْ نَبَا مُسْتَقَرٌ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ١٥ الأنعام: ٦٦ و ٧٧، ﴿بَلْ كَذَبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعَامُهُ وَلَكُ وَهُو الْحَقُ قُلُ لَسُتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ. لِكُلِّ نَبَا مُسْتَقَرٌ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ١ الأنعام: ٦٦ و ٧٧، ﴿بَلْ كَذَبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعَامُ وَهُو الْحَقِ لُكُونَ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ. لِكُلِّ نَبَا هُمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ ١ يونس: ٣٩، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ١ يونس: ٣٩، ﴿إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ وَلَتَعْلَمُنَ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينٍ ﴾ ٣٨ ص: ٧٩ ٨٥.

د. محد دودح



<sup>·</sup> فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٥٤).

موسوعة ويكيبيديًا والشبكة الدولية.



### الفَقْرَة Paragraph

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُوْمِنِينَ. يُخَادِعُونَ اللّهَ وَالّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَاثُوا يَكْذِبُونَ. وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ. أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لَا يَعْمُونَ. وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنْوُمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لَا يَعْمُونَ. وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لَا يَعْمُونَ. وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا لَمُنَا وَيُدُنُ مُسْتَهْرِئُونَ. اللّهُ يَسْتَهْزِئُونَ لَا يَعْمُونَ. وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وَإِذَا خَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا وَمَا كَوْلُهُ مُسْتَهْرِئُونَ. اللّهُ يَسْتَهْزِئُونَ لِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَاتِهِمْ يَعْمَهُونَ. أُولَئِكَ النَّذِينَ الشَّتَوَوُا الضَّلَالَةَ بِالْهُدَى فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَاثُوا مُهْتَوِينَ. مَثْلُوا مُهْتَوينَ. مَثْلُوا مُهْتَوينَ. مَثْلُهُمْ كَمَثُوا اللّهَ فِي ظُلُمَاتُ وَلَا مُعْمَى الللّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُمُوا وَلَوْ شَاءَ صُمَّعٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ. أَوْ كَصَيِّبِ مِنَ السَمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتُ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعُونَ أَصَالِعَهُمْ فِي وَلَاللّهُ مُعْرَفً فِيهِ وَإِذًا أَظُلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ حَذَى اللّهُ مُسْمُوا فِيهِ وَإِذًا أَظُلُمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ وَلَا لَا مُعْمَلُ أَنْ اللّهُ عَلَى كُلّ اللّهَ عَلَى كُلُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ وَلِي الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

## كَلِمَات إِرْشَادِيَّة keywords

﴿اسْتَوْقَدَ﴾، ﴿نَارًا﴾، ﴿أَضَاءَتْ﴾، ﴿مَا حَوْلَهُ ﴾، ﴿ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ ﴾، ﴿وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ ﴾.

تَرْجَمَة (تَفْسِيريَّة) Translation

Their case (with the Prophet) is like the case of a person who kindled a fire, and when it lighted up all around him (they refused the light; so), ALLAH took away their light and left them in thick darkness where they could not see.



# لمَحَات بَيَانِيَّة وعِلْمِيَّة

#### **Eloquent & Scientific Hints**



عادة العرب في بوادي الجزيرة الالتفاف حول النار للتدفئة والاستضاءة؛ خاصة في الليالي الحالكة الظلام، قُدَّم الذي استوقد نارا إذن فائدة للملتفين حولها بمعاينة المرئيات بنورها، والشِّق الحِسِيّي في التمثيل تجسيد لحالة معنوية؛ هي المكابرة والعناد بالإعراض عن الهدى والانصراف عن الحق الساطع، والإيجاز عماد البلاغة اكتفاء بقرائن السياق، وفي القرآن الكريم جملة قرائن على انفضاض المنافقين عن الدين الحق إلى ما يَتَوَهَّمُون أنه أنفع لهم: ﴿وَإِذَا رَأَوْا تَجَارَةً أَوْ لَهُوا الْفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا قُلْ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التِّجَارَةِ الاعراض عن الحق والانفضاض عن الهدى بتركهم حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ ﴾؛ تمثيل للإعراض عن الحق والانفضاض عن الهدى بتركهم الاستضاءة بالنور المنعكس على ما حول الداعي للحق؛ إلى ظلمات البيداء حيث الضلال وخطر الضواري.

والشق المعنوي في التمثيل (ذهب الله بنورهم)؛ معناه إذن أن علة العمى فيهم، حيث تركوا نور الهدى فتركهم الله تعالى، وتعبير (ما حوله) في الشِّق الحِسِّي بالتمثيل يعني الأشياء المرئية لهم التي تلقت الضوء الصادر عن النار؛ والتي توقفت رؤيتها بفقدان القدرة على استقبال النور الصادر عنها بمغادرتهم مجال الرؤية، ففيه تمييز بين (الضوء) الصادر من مصدر ملتهب وبين (النور) المنعكس على أجسام معتمة محيطة بهم، والتمييز وارد صريحًا بين ضوء الشمس والنور المنعكس على القمر: ﴿هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياءً وَالْقَمَرَ ثُورًا﴾ ١٠ يونس: ٥، وتلك هي نفس آلية الإبصار قبل أن يُسرَجِلُها الحسن بن الهيثم (٤٥٣ - ٣١٠هـ) بعد قرون من عصر النبوة في كتابه "المناظر" للمرة الأولى في التاريخ قائلا بأن العين تستقبل الضوء المنعكس على الأشياء؛ مخالفًا الوهم اليوناتي القديم الذي ظل سائدًا منذ أرسطو طاليس (٤٨٣ – ٣٢٣ ق.م)؛ القائل بأن العين هي التي تُصدر الضوء نحو الأشياء"، قال الرازي: "الظُّلْمةُ عَدَمُ النُّورِ"، وفي التفسير الوسيط لمجمع البحوث الإسلامية: "الضوء مصدر النُّور؛ كما يُعلم من قياء الشمس". قوله تعالى: هو {هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِياءً وَالْقَمَرَ ثُورًا}، ومعلوم أن نُور القمر مُستمد من ضياء الشمس".

للموسوعة ويكيبيديا العالمية.

<sup>·</sup> فخر الدين الرازي؛ مفاتيح الغيب، دار إحياء التراث العربي بيروت، الطبعة الثالثة؛ ١٤٢٠هـ (١٢ ٣١٤).

<sup>°</sup> مجمع البحوث الإسلامية بالأزهر؛ التفسير الوسيط، الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية، الطبعة الأولى؛ ١٣٩٣هـ - ١٩٧٣م (١١ ٤٤).

قال بَسَّام جرَار: "تكرر السؤال حول تفسير هذه الآية الكريمة..، (لأنهم) يستشكلون المثال المضروب، ويرجع. الاستشكال إلى.. أنّ المنافقين في المثال المضروب؛ هم الذين يستوقدون النار، فَمثلُ المنافقين إذن كمثل شخص أوقد ناراً ليستضىء بها؛ فلما أضاءت النار ما حوله ذهب الله بنوره فلم يعد بقادر على الإبصار، وهذا القول هو مدار أقوال عامة المفسرين، وهنا لنا على هذا التفسير الملاحظات الآتية: (أولاً) المنافق لا يطلب الحقيقة ولا يسعى لها ولا يبذل جهداً من أجلها، وكلمة (استوقد) توحى بهذا الطلب وهذا الجهد، (ثاتياً) الذي استوقد هو فرد واحد بدليل (الذي؛ حوله)، والذين ذهب الله بنورهم هم جماعة..، ويقول البيضاوى: " والذى: بمعنى الذين، كما في قوله تعالى: (وخضتم كالذي خاضوا)، وهذا غريب لأنّ المقصود: وخضتم كالخوض الذي خاضوه؛ أي خضتم كخوضهم، والذي نراه أقرب لظاهر اللفظة القرآنية الآتى: (مثلهم) أي مثلهم في موقفهم من دعوة الرسول عليه السلام؛ وبعبارة أخرى: مثلهم معك يا مجد، والمثل هنا يتعلق بطرفين: الطرف الأول هو الرسول عليه السلام؛ والطرف الثاني هو أهل النفاق، وعليه يُصبح المعنى: مثلهم في موقفهم منك ومن دعوتك يا محجد؛ كمثل رجل اجتهد في إيقاد نار، فلما أفلح في ذلك وأضاءت النار ما حوله...، فالرسول عليه السلام؛ هو ذلك الرجل الذي اجتهد في إنارة ما حوله بنور الهدى، فلما أفلح في ذلك وأنيرت مِن حَوله البلاد بنور الهدى واستجاب له الناس من حوله؛ كانت المفاجأة أنْ ذهب الله بنور هؤلاء.. (أي) عقل وفطرة وفرقان يجده من لم يدنس بالمعاصى..، فليس الإشكال إذن في نور الوحى؛ فقد أضاء وأنار، وإنما الإشكال في العمى الداخلي الذي نتج عن معاصيهم ونفاقهم، وعليه نقول: النور كل ما يهديك ويوصلك إلى حقائق الأشياء؛ فالوحى نور، والعلم نور، والفطرة السوية نور..، (و) كما لا يكفى وجود الضوء في الغرفة حتى نبصر؛ كذلك لا يكفى نور الوحى حتى يهتدي الإنسان، لأنه لا بد من القدرة الداخلية على الإبصار والاهتداء..، (و) المعاصى تُذهب الأنوار الداخلية التي تجعل الإنسان مبصراً لحقائق الدين..، وإذا كانت حقائق الفيزياء والكيمياء وغيرها من العلوم الطبيعية تحتاج إلى عقول فقط؛ فإنّ الحقائق الإيمانية تحتاج إلى عقول وقلوب، والقلوب تحتاج إلى سلوك سوي؛ والسلوك السوي يُفصِّله الدين الحق، (و) قد ننخدع أحياناً بالسلوك السوى الذي لا يُنتج إيماناً سوياً لأننا لا نطّلع على سلوك القلوب؛ ولكنّ الله يطّلع، والكِبرُ من أخطر أمراض القلوب التي تصرف المتكبّر عن حقائق الإيمان ..: ﴿ سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بغَيْر الْحَقّ وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْغَقِي يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ذَلِكَ بِأَتُّهُمْ كَذُّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَاثُوا عَنْهَا غَافِلِينَ ۗ الأعراف: ١٤٦ " .



" بسام جرار؛ مثلهم كمثل الذي استوقد نارا، الشبكة الدولية: http://www.islamnoon.com/nara.htm.

# قُطُوف تَفْسِيرِيَّة

#### **Interpretation picks**

قال الواحدي: "(ما حوله) منصوب بوقوع الإضاءة عليه... مثلً هؤلاء المنافقين كمثل رجل أوقد نارا في ليلة مظلمة.. فاستضاء بها واستدفأ ورأى ما حوله... فبينما هو كذلك إذ طفئت ناره فبقي مظلما خائفا متحيرا؛ كذلك المنافقون... وكان يجب في حق النظم أن يكون اللفظ (فلما أضاءت ما حوله أطفأ الله ناره)... أقيم إذهاب النور مقام الإطفاء" ولكن العبارة (فبينما هو كذلك إذ طفئت ناره فبقي مظلما خائفا متحيرا) لا مستند لها في النص الكريم؛ وإنما من ذهب الله تعالى بنورهم جماعة المنافقين وليس من استوقد نارًا؛ والاستنتاج بأن إذهاب نورهم مقام إطفاء ناره قائم على افتراض أن الفرد في المثل الذي طلب عازمًا استيقاد النار لتنير ما حوله هو نفسه الجماعة، ولكن هذا التوجيه لا يستقيم معه تمييز ضمير الفرد عن ضمير الجماعة، ويساوي بين شراء الضلالة قصدًا المُعَبَّر عنه بالظمات وعمى الأبصار؛ وبين هدى الإيمان المُعبَّر عنه بالنور الذي سعى فرد لنشره حوله في الأرجاء.

الرأي السائد أن الفرد الذي استوقد هو من الجمع، قال أسعد حومد: "يُصوِّرُ اللهُ تَعَالَى حَالَ المُنَافِقِينَ.. فَيَقُولُ: إِنَّ حَالَهُمْ يُشْبِهُ حَالَ جَمَاعَةٍ أَوْقَدوا نَاراً لِيَنْتَفِعُوا بِها فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُمْ مِنَ الأَشْيَاءِ وَالأَمَاكِنِ؛ عَرَضَ لَهَا عَارِضٌ أَطْفَأَهَا فَأَصْبَحُوا فِي ظَلامٍ دَامِسٍ..، (اسْتَوْقَدَ نَاراً): طَلَبَ إِيقَادَها" مُ وقال الراغب: "قال.. (بنورهم) ولم يقل (بنارهم) لأن المراد من النار هاهنا النور" ، وقال ابن عاشور: "كَأَنَّهُ قِيلَ فَلَمَّا أَضَاءَتْ ذَهَبَ اللَّهُ بِنَارِهِ.. وَمَعْنَى ذَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ: أَطْفَأَ نَارَهُمْ.. (و) لَمْ يَرِدْ فِي الْقُرْآنِ ذِكْرُ الظَّلَمَةِ مُفْرَدًا..؛ (وإنما) ظُلْمَاتٍ..: {وَجَعَلَ الظُّلُماتِ وَالنُّورَ}" . اللهُ المُعْلَمة اللهُ المُؤْرَنِ ذِكْرُ الظَّلَمَةِ مُفْرَدًا..؛ (وإنما) ظُلْمَاتٍ..: {وَجَعَلَ الظُّلُماتِ وَالنُّورَ}" . .



<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> أبو الحسن الواحدي؛ التفسير الوسيط، دار الكتب العلمية بيروت، الطبعة الأولى ١٤١٥هـ - ١٩٩٤م (١١).

<sup>&</sup>lt;sup>^</sup> أسعد حومد؛ أيسر التفاسير، المكتبة الشاملة (ص٢٤ - بترقيم الشاملة).

<sup>\*</sup> الراغب الأصفهاني؛ تفسير الراغب، تحقيق د. مجمد عبد العزيز بسيوني، كلية الأداب جامعة طنطا، الطبعة الأولى؛ ١٤٢٠هـ ـ ١٩٩٩م (١/ ١٠٦).

<sup>ً ·</sup> محمد الطاهر بن عاشور؛ التحرير والتنوير، الدار التونسية للنشر تونس؛ ١٩٨٤ (١/ ٣٠٢).

## الحَقْل العِلْمِي Scientific Field

Medicine

طب

المَوْضُوع Subject

Vision Mechanism آلية الابصار

## تُصُوص مُتَعَلِّقَة Related Texts

- ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ﴾ ١ الأنعام: ١.
- ﴿سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ آيَةٍ لَا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرَّشْدِ لَا يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلُ عَالُوا عَنْهَا عَافِلِينَ. وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَاثُوا عَنْهَا عَافِلِينَ. وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَلِقَاءِ الْآخِرَةِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ هَلْ يُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كَاثُوا يَعْمَلُونَ ﴾ الأعراف: ٢ ٤ ١ و ٧ ٤ ١.
  - ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَر ثُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابَ ﴾ ١٠ يونس: ٥.
- ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا انْفَصُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا قُلْ مَا عِنْدَ اللّهِ خَيْرٌ مِنَ اللّهُو وَمِنَ التِّجَارَةِ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهِ خَيْرٌ مِنَ اللّهُو وَمِنَ التِّجَارَةِ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهِ عَنْدَ اللّهِ عَيْرٌ مِنَ اللّهُو وَمِنَ التِّجَارَةِ وَاللّهُ خَيْرُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ
- ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكُ لَرَسُولُهُ وَاللَّهُ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ ٣ ١ المنافقون: ١ و ٢ .

